
 முரச�ொலி மதுரை  16.12.202510  முரச�ொலி

ஒன்றே குலம், ஒருவனே தேவன்:

நன்றி :
‘மின்னம்பலம்’
இணையதளம்

திருவண்ணாமலையில் தி.மு.க. இளைஞரணியின் 
எழுச்சிமிகு மாநாடு பிரம்மாண­ᝬமாக நடந்­தேறியுள்ளது. 
இளைஞரணித் தலைவரும், துணை முதல்வருமான உத­
யநிதி ஸ்டாலின், பா.ஜ.க. வியூக வகுப்பாளர் அமித் ஷா 
தமிழ்நாட்டைக் கைப்பற்றுவ�ோம் என்று கூறியதற்கு அந்தக் 
கனவு நிறைவேறாது என்று தக்க பதிலடி க�ொடுத்துள்ளார். 
முதல்வர் ஸ்டாலினும் பாஜக-விற்கான முழுமையான 
க�ொள்கை, கருத்தியல் எதிரி இந்தியாவில் தி.மு.க-தான் என்­
பதை எடுத்துக் கூறியுள்ளார். 

இந்த இளைஞரணி மாநாட்டின் முக்கியத்துவத்தை நாம்  
இரண்டு அம்சங்களை இணைத்து புரிந்துக�ொள்ள வேண்­
டும். ஒன்று திராவிட மாடல் அரசு சாதித்துள்ள தமிழ்நாட்டின் 
தடுக்கவியலாத ப�ொருளாதார வளர்ச்சி. ஒன்றிய ரிசர்வ் வங்­
கியே தமிழ்நாட்டின் வளர்ச்சி விகிதம் இந்தியாவில் முதலிடத்­
தில் இருப்பதாக அறிவித்துள்ளது. ஒரு டிரில்லியன் டாலர் 
ப�ொருளாதாரத்தை ந�ோக்கி பயணிப்பதாக முதல்வர் அறி­
வித்துள்ளார். இதனை பா.ஜ.க. -வால் எதிர்கொள்ள 
முடியவில்லை.
அத­னால் தமிழ்­நாட்­டில் கால் பதிக்கத் துடிக்­கும் பா.ஜ.க., 

அதற்­குத்­தெ­ரிந்த ஒரே அர­சி­ய­லான மத­வா­தக் கல­வர அர­சி­
யலை திருப்ப­ரங்­குன­᝾த்­தில் உரு­வாக்க முனை­கி­றது. அதனை 
வெளிப்ப­டை­யா­கவே  திருப்ப­ரங்­குன­᝾த்தை  தமிழ்­நாட்­டின் 
அய�ோத்தி ஆக்­கு­வ�ோம் என்று கூறு­கி­றது. ஆர்.எஸ்.எஸ் தலை­
வர் ம�ோகன் பக­வத் நாங்கள் நினைத்தால் பிரச்­சி­னை­யைக் 
கையி­லெ­டுப்­போம். நீதி­மன­᝾மே தீர்ப்ப­ளிக்கட்­டும் எனக் காத்­
தி­ருக்­கி­ற�ோம் என்­கி­றார். 
அய�ோத்தி பிரச்­சி­னை­யில் எப்படி இறை­யு­ணர்வை மத­வா­த­

மாக்கி, முஸ்­லீம்­க­ளுக்கு எதி­ராக வெறுப்ப­ர­சி­யல் செய்து, வன்­
மு­றைக் கல­வ­ரங்கள் மூலம் ஆட்­சிக்கு வந்தார்கள் என்பது வர­
லாறு. அதைப்­போ­லவே தமிழ்­நாட்­டி­லும் திருப்ப­ரங்­குன­᝾த்­தில் 
கல­வ­ரம் செய்து மத­வாத அர­சி­யல் செய்ய­லாம் என முயற்­சிக்­
கி­றார்கள். 

வளர்ச்­சிப் பாதை­யிலே, சமூக நீதியை முன்­னி­லைப்ப­டுத்தி, 
எல்­லோ­ருக்­கும் எல்லாம் என்று முன்னே­றும் தமிழ்­நாட்டை 
பின்­னோக்கி இழுக்க விரும்பு­கி­றார்கள். தமிழ்­நாடு முறி­ய­டித்த 
வர்ண தர்ம மேலா­திக்கத்தை மீட்­டு­டெ­டுக்க விரும்பு­கி­றார்கள். 
இதனை விரி­வாக புரிந்­து­க�ொள்வது காலத்­தின் அவ­சி­யம். 
அய�ோத்­தி­யில் என்ன நடந்தது?  
அய�ோத்தியில் பாபர் மசூதிக்கு வெளியே இருந்த ப�ொது 

நிலத்தில் 1857-க்குப் பிறகு ஒரு சிறிய மேடை கட்டி அதில் 
ராமர் வழிபாட்டைத் துவங்கினார்கள். அதுதான் ராமர் 
பிறந்த இடம் என்று கூறினார்கள். மசூதி நிர்வாகம் அந்த 
க�ோயில் கட­ᝬப்படுவதற்கு எதிராக வழக்குத் த�ொடுத்தது. நீதி­
மன்றம் அந்த க�ோயிலை முழுமையாகக் கட­ᝬக் கூடாது 
என்று தீர்ப்பளித்தது. ஆனால் இந்து சன்னியாசிகள் மசூதிக்­
குள்தான் ராமர் பிறந்தார் என்று கூறத்தொடங்கினார்கள். 
அதனால் க�ோயிலை முழுமையாகக் கட்ட வேண்டும் என்று 
க�ோரிக்கை வைத்து வந்தார்கள். 

க�ோரக்பூர் மஹந்த்தாக இருந்த திக்விஜய்நாத் என்பவ­
ரும், மாவட்ட நீதிபதியாக இருந்த கே.கே.கே.நாயர் என்பவ­
ரும் 1946-ஆம் ஆண்டு இந்த பிரச்சினையை கையில் 
எடுத்து ராமர் க�ோயிலை மசூதிக்குள் கட­ᝬவேண்டும் என்று 
முடிவெடுத்ததாக கிருஷ்ணா ஜா மற்றும் திரேந்திர கே.ஜா 
எழுதிய நூலில் ஆதாரத்துடன் கூறுகிறார்கள். இருவரும் 
பின்னாளில் ஜனசங்க நாடாளுமன்ற உறுப்பினர்கள் 
ஆனார்கள். 

மசூதியைக் கைப்பற்றும் திட­ᝬத்தைச் செயல்படுத்த 
அய�ோத்தியாவின் புகழ்பெற்ற அனுமான் கர்ஹி (ஆனுமன் 
வீடு) என்ற மடாலயத்தைச் சார்ந்த அபிராம் தாஸ் என்ற சன்­
னியாசியை அணுகினார்கள். அபிராம் தாஸ் 22, டிசம்பர், 
1948 அன்று இரவு ரகசியமாகச் சுவர் ஏறிக்குதித்து ராமர் 
சிலையை மசூதிக்குள் சென்று வைத்தார். 

மறுநாள் அந்த ராமர் சிலை தானாக மசூதியில் த�ோன்றி­
விட­ᝬதாக செய்தி பரப்பினார்கள். அந்த மசூதியின் முஸ்லீம் 
காவலாளியும் திடீரென்று மசூதிக்குள் விடியற்காலையில் 
பூஜை செய்யப்பட­ᝬதால் அந்த சிலை மசூதிக்குள் தானாக 
வந்துவிட­ᝬது என்று நீதிமன்றத்தில் கூறிவிட்டார். 

இது ஒரு சதிவேலை என்று நினைத்தவர்கள் சிலையை 
அப்புறப்படுத்த வேண்டும் என்று கூறினாலும், வழக்கு சிக்க­
லாக இருந்த தால் மசூதி வளாகம் அப்படியே பூட­ᝬப்பட­ᝬது.  
பிரதமர் நேரு சிலைகளை மசூதி வளாகத்திலிருந்து அகற்ற 
வேண்டும் என்றுதான் கூறினார். ஆனால் உத்திரப் பிரதேச 

காங்கிரஸ் அரசு அதனைச் செய்யவில்லை. 
முப்பதாண்டுகளுக்குப் பிறகு அந்த மசூதி வளாகத்தைத் 

திறந்து விட ராஜீவ் காந்தி ஆட்சியில் முடிவு செய்யப்பட்ட 
ப�ோது மீண்டும் ராம ஜன்ம பூமி இயக்கத்தைத் த�ொடங்கி­
னார்கள் சங்க பரிவார அமைப்புகள். ரத யாத்திரை, கர 
சேவை என்றெல்லாம் பல கட­ᝬமாக இயக்கங்களை முன்­
னெடுத்து 1992-ஆம் ஆண்டு டிசம்பர் 6-ஆம் தேதி மசூதியை 
இடித்துத் தரைமட­ᝬம் ஆக்கினார்கள். அதன் பிறகு நீண்ட 
காலம் நடந்த வழக்கின் இறுதியில் அந்த இடம் ராமருக்கு 
ச�ொந்தமானது என்று தீர்ப்பு வழங்கப்பட்டு அந்த இடத்தில் 
தற்போது ராமர் க�ோயில் கட­ᝬப்பட்டுள்ளது.
திருப்ப­ரங்­குன­᝾ம் வழக்கு என்ன? 
திருப்பரங்குன்றம் மலையின் கீழ் பகுதியில் முருகன் 

க�ோயில் இருக்கிறது. அந்த மலையின் மற்றொரு பகுதியில் 
உயரமான பாறை மேல் சிக்கந்தர் தர்க்கா இருக்கிறது. அந்த 
மலையில் பல சமணக் குடவரைகளும், காசி விஸ்வநாதர் 
ஆலயமும், உச்சிப் பிள்ளையார் க�ோயிலும் வெவ்­வேறு 
பாறைகளில் உள்ளன. இந்த மலையில் வெகுகாலமாக 
எந்த பிரச்சினையும் இல்லாமல் வழிபாடுகள் நிகழ்ந்து வரு­
கின்றன. மதுரைக்கு அருகிலுள்ள தலமென்பதால் பக்தர்கள் 
அதிகம் செல்லும் இடமாகத் த�ொடர்ந்து இருந்து வந்துள்ளது. 

வட நாட்டு சங் பரிவார அமைப்புகளின் கிளை களுக்கு 
மலையில் உள்ள சிக்கந்தர் தர்க்கா கண்ணை உறுத்தியுள்­
ளது. அதை வைத்து ஏதெனும் மதக்கலவரத்தை உருவாக்க 
வேண்டும் என்று நாற்பதாண்டுகளாக முயற்சிகள் செய்து 
வருகிறார்கள். ஒட்டும�ொத்தமான மலையும் இந்துக்களின் 
புனிதத் தலம், அங்கே தர்கா இருக்கலாமா என்றும், தர்க்கா­
விற்கு கீழுள்ள நெல்லித்தோப்பு பகுதியில் உள்ள சமாதிக­
ளில் வழிபடுபவர்கள் மாமிசம் சாப்பிடலாமா என்றும் பிரச்­
சினை செய்யத் த�ொடங்கினார்கள். 

முருக பக்தர்கள் பெரும்பாலான�ோர் மாமிசம் சாப்பிடுப­
வர்கள்தான் என்ற ப�ோதும் மலை புனிதமான இடம் என்­
றெல்லாம் கூறி பிரச்சினை செய்ய முயற்சிக்கிறார்கள். ரிக் 
வேதத்தில் யாகம் செய்து ஆடு மாடுகளை கடவுள்களுக்கு 
பலியிடுவதுதான் புனிதமான பழக்கமாகக் கூறப்பட்டுள்ளது 
என்பதை மறந்து விடுகிறார்கள். 
இந்த பிரச்­சி­னை­யின் ஒரு பகு­தி­யாக கார்த்­திகை தீபத்தை 

எங்கே ஏற்­று­வது என்று ஒரு வழக்கை உரு­வாக்­கி­னார்கள். 
கார்த்­திகை தீபம் முரு­கன் க�ோயி­லுக்கு நேர் மேலே உள்ள உச்­
சிப்  பிள்ளை­யார் க�ோ யில் மண்ட­பத்­தில் உள்ள ந ாயக்கர் 
காலத்து தீபத்­தூணி ல்தான் ஏற­᝾ப்பட்டு வரு­கி­றது. ஆனால் 
தர்க்கா­விற்கு அருகே ஆங்­கி­லே­யர்கள் நட்டு வைத்த நில அள­
வைக் கல்தான் உண்மை­யான தீபத்­தூண் என்­றும் அங்கே­தான் 
தீபம் ஏற­᝾­வேண்­டும் என்று வழக்­குப் ப�ோட்டார்கள். 
அந்த வழக்­கில் 2017-ஆம் ஆண்டு சென்னை உயர்­நீ­தி­மன்ற 

மது­ரைக் கிளை­யின் இரு நீதி­ப­தி­கள் அமர்வு க�ோயில் நிர்வா­
கம் வழக்க­மான நடை­மு­றைப்படி தீபம் ஏற்­றி­னால் ப�ோது­மா­
னது என்று தீர்ப்ப­ளித்­து­விட்டது. ஆனால் இந்த  ஆண்டு 
அய�ோத்­தி­யில் ச ெய்தது ப�ோ லவே  ஒரு திடீர் வழக்கைப் 
ப�ோட்டு, தனி நீதி­பதி ஜி.ஆர்.சுவா­மி­நா­தன் மூலம் மலை உச்­சி­
யில் உள்ள நில அள­வைக் கல்­லில்தான் தீபம் ஏற­᝾­வேண்­டும் 
என்று ஒரு தீர்ப்பைப் பெற்று கல­வ­ரம் செய்ய முயற்­சித்தார்கள். 
மாநில அரசு அதற்கு அனு­மதி அளிக்க­வில்லை. திருப்ப­ரங்­குன்ற 
மக்க­ளும் இந்த தேவை­யற்ற கல­வர முயற்­சிக்கு ஆத­ர­வ­ளிக்­
கத் தயா­ராக இல்லை. 
தர்க்கா­விற்கு வெ ளியே  50 மீட்ட­ருக்கு அப்பா­லுள்ள 

தூணில் விளக்கேற்­றி­னால் என்ன என்று சிலர் அப்பா­வி­யாக 
கேட்­கி­றார்கள். இந்­துத்­துவ சக்­தி­க­ளின் ந�ோக்கமே அப்ப­டிச் 
செய்யத் துவங்கி தர்க்கா­வு­டன் பிரச்­சி­னை­களை உரு­வாக்க 
வேண்­டும் என்ப­து­தான் என்பதை மறந்­து­வி­டு­கி­றார்கள். அவர்­
களே அய�ோத்தி ப�ோல பிரச்­சினை செய்ய வேண்­டும் என்ற அர­
சி­யல் கல­வர திட்டத்தைக் கூறி­னா­லும் புரிந்து க�ொள்ளா­விட்­
டால் என்ன செய்ய முடி­யும்? 

இந்த பின்னணியில்தான் திராவிட இயக்கம் எப்படி இறை 
வழிபாட்டை அணுகுகிறது என்பதை நாம் அரசியல் தத்துவ 
அடிப்படையில் புரிந்துக�ொள்ள வேண்டும். 
பெரி­யா­ரின் சுய­ம­ரி­யாதை என்ற ஆன்­மீ­கம் 
பெரியார் இந்து மதக் கடவுள் நம்பிக்கை பார்ப்பனீய 

மேலாதிக்கத்திற்கு வழி வகுப்பதைக் கண்டார். வைக்கம் 

ப�ோராட­ᝬத்தில் எப்படி வர்ண தர்ம சிந்­
தனை தீண்டாமையை நியாயப்படுத்தி 
யது என்பதைக் கண்டார். அதனால் பகுத்­
தறிவு ந�ோக்கில் மானுட வாழ்விற்கான 
ஆதாரம் எது என்பதை அறிய வேண்டும் 
என்று நினைத்தார்.  அவருடைய 
பிரகிருதிவாதம் நூலில் தெளிவாக மத 
அமைப்புகளின் பிரச்சினைகளை விவ­
ரித்தார். சுயமரியாதையின் அடிப்படை­
களை அந்த நூலில் காணலாம். 

“என்னுடைய சட்டை” என்று ஒருவர் 
ச�ொல்லும�்­போது நான் என்ற சுயம் வேறு, 
சட்டை வேறு என்று தெளிவாகத் தெரிகி­
றது. அதே ப�ோல “என்னுடைய ஆன்மா” 
என்றும் கூறுவதால் ஆன்மா என்னும் 
உயிர்ச்சக்தி வேறு, நான் என்ற தன்னு­
ணர்வு வேறு என்று தெளிவாகிறது. 

உடல் இயக்கம் நின்ற பிறகு அதில் 
இயங்கும் உயிர்சக்தி ஆன்மா என்று 

பிரிந்து மேலுலகம் செல்கிறதா, மறுபிறவி எடுக்கிறதா என்ப­
தையெல்லாம் பகுத்தறிவால் ச�ொல்ல முடியாது, அப்படியெல்­
லாம் மக்கள் நம்பலாமே தவிர புலன் அனுபவமாகவ�ோ, 
தர்க்கமாகவ�ோ ஆதாரம் தர முடியாது. 

அதே ப�ோல இந்த பேரண­ᝬம் எப்படி உருவானது, எப்படி 
இயங்குகிறது என்றெல்லாம் உறுதியாகச் ச�ொல்ல முடியாது. 
அதனால் இந்த இயற்கைப் பெருவெளியை இறை சக்திதான் 
உருவாக்கி இயக்குகிறது என்று ஒருவர் நம்பலாம். பல வடி­
வங்களில் வழிபடலாம். ஆனால் பகுத்தறிவின் தர்க்கப்படி 
நிறுவ முடியாது. 

அதனால் கடவுள் நான்கு வர்ணங்களைப் படைத்தார். 
ஒரு பிறவியில் ஒருவர் செய்யும் பாவ புண்ணியங்களுக்கு 
ஏற்ப மறு பிறவியில் அவர் ஒரு வர்ணத்தில் பிறப்பார் என்­
றெல்லாம் கூறுவது மூட நம்பிக்கை என்று அறுதியிட்டார் 
பெரியார். 
நான்  என்ற  தன்­னு­ணர்வு ந ம்மை  சிந்­திக்க வை ப்ப­தால் 

அதற்கு நாம் தரும் மரி­யாதை என்பது மூட நம்பிக்கை­களை 
பின்பற்றா­மல் இருப்ப­து­தான் என்றார். நம்­மைப் ப�ோன்ற பிற 
மனி­தர்களை  உயர்ந்த­வர்கள் என்றோ, தாழ்ந்த­வர்கள் 
என்றோ நடத்தக் கூடாது என்பதே சுய­ம­ரி­யாதை என்று தெளி­
வு­ப­டுத்­தி­னார். 
அத­னால் தன்­னு­ணர்­வின் ஆன்­மீ­கம் என்பது அனைத்து தன்­

னு­ணர்வு க�ொ ண்ட­வர்க­ளும் ச மம் என்று ச ம­தர்ம ந�ோக் ­கி­
னைக் க�ொள்­ளும் சுய­ம­ரி­யா­தை­தான் என்று கூற­லாம். இந்த 
ந�ோக்­கினை வலி­யு­றுத்த பெரி­யார் இறை­ம­றுப்பு வாதத்தை 
வலி­யு­றுத்­தி­னார். 
தி.மு.க-வின் மத நல்­லி­ணக்கம் 
பெரி­யார் ப�ொது­வான மானுட பகுத்த­றி­வுச் சிந்த­னையை 

வலி­யு­றுத்தவே, பாப்ப­னீய வர்ண சமூக அமைப்பை தகர்க்­
கவே இயக்கம் நடத்­தி­னார். அவர் அத­னால் மக்களை அணி­
சேர்க்­கும் கட்சி அர­சி­ய­லுக்கு முக்­கி­யத்­து­வம் க�ொ டுக்க­
வில்லை. தேர்தல் அர­சி­ய­லி­லும் ஈடு­ப­ட­வில்லை. 
அவ­ரி­ட­மி­ருந்து விலகி தி.மு.க-வை த�ோற்­று­வித்த அண்ணா 

திரா­வி­ட-­­த­மிழ் மக்கள் என்ற அர­சி­யல் த�ொகு­தியை கட்ட­மைக்க 
விரும்பி­னார். அப்­பொ­து­தான் ஆரிய வர்ண தர்மத்தை முற்­றி­
லும் தவிர்க்­கும் திரா­விட வாழ்­வி­யலை முன்­னெ­டுக்க முடி­யும் 
என்பதை உணர்ந்தார்.  
அதே ச ம­யம் ப�ொ து­வாழ்­வில் திரா­வி­ட-­­த­மிழ்  மக்கள் 

த�ொகுதி சுய­ம­ரி­யா­தை­யைப் பயின்றா­லும். தனிப்பட்ட வாழ்­
வில் இறை­யு­ணர்வு, இறை நம்பிக்கை ஆகி­ய­வற்றை கைவி­டச் 
ச�ொல்வது கடி­னம் என்று உணர்ந்தார். முன்­னோர் வழி­பாடு 
ப�ோன்ற சட ங்­கு­களை  அனை­வ­ரும் கை வி­டு­வது கடி­னம். 

எனவே தனிப்பட்ட வாழ்­வில் அவ­ர­வர் பாணி­யில் இறை­வ­ழி­
பாடு சடங்­கு­களை பின்பற்­றி­னா­லும், ப�ொது­வாழ்­வில் அனை­வ­
ரும் சமத்­துவ சமூ­க­மாக இயங்­கு­வதே அவ­சி­யம் என்று கரு­தி­
னார். 
இந்த புரி­தலை உணர்த்த தமிழ் சைவ ஞானி திரு­மூ­லர் 

கூறிய “ஓன்றே குலம், ஒரு­வனே தேவன்” என்ற வாக்­கி­யத்தை 
தி.மு.க-வின் மத நல்­லி­ணக்க தத்­து­வ­மா­கக் கூறி­னார். இத­
னைப் பலர் பெரி­யா­ரின் இறை­ம­றுப்பு வாதத்­தி­லி­ருந்து வழு­
விய சம­ர­ச­மா­கக் கரு­தி­னார்கள். அது அப்ப­டி­யல்ல. இரண்டு 
பாதை­க­ளின் ந�ோக்க­மும், ஆரிய வர்ண தர்மம் களைந்த சுய­ம­
ரி­யா­தைச் சமூ­கத்தைக் கட்ட­மைப்ப­து­தான் என­லாம். வர­லாறு 
இதனை நிரூ­பித்­துள்ளது. 

ஒன்றே குலம் என்றால் என்ன? வம்சாவழியாக வருவ­
தைக் குலம் என்கிற�ோம். ச�ோழர் குலம், பாண்டியர் குலம் 
என்றெல்லாம் கூறுவ�ோம். ஒருவருடைய சந்ததியினர் 
அனைவரும் வழிபடும் கடவுளை குலதெய்வம் என்று கூறு­
வ�ோம். அப்படியானால் எத்தனைய�ோ குலங்கள் உள்ளன 

என்னும�்­போது ஒன்றே குலம் என்பதன் ப�ொருள் என்ன­
வாக இருக்க முடியும்? மனித குலம் என்ற மானுட ப�ொது­
மையைத்தான் அப்படி ஒன்றே குலம் என்று கூற முடியும். 

அப்படி அனைத்து மனிதர்களும் ஒரே குலம் என்றால், 
அனைவர் வழிபடும் இறைவடிவமும் குறிப்பது ஒரே இறை­
மையாகத்தானே இருக்க முடியும்? அதனால்தான் ஒன்றே 
குலம் என்பதிலிருந்து ஒருவனே தேவன் என்பது பெறப்படுகி­
றது. யார் எந்த வடிவில் இறைமையை வழிப்பட்டாலும ்
அந்த இறைமை மானுடப் ப�ொதுமையின் வடிவம்தான் என்­
பதே ப�ொருள். இதனை உணர்ந்தால் பிற மதத்தவர்களு­
டன் விர�ோதம் க�ொள்ள வேண்டிய அவசியம் இல்லை. 
இதுவே மத நல்லிணக்கத்தின் தத்துவம்.
இதையே சிவ வாக்­கி­யர் “நட்ட கல்­லும் பேசும�ோ நாதன் 

உள்­ளி­ருக்கை­யில்? சுட்ட ச ட்டி ச ட்­டு­வம் கறிச்­சுவை  அறி­
யும�ோ?” என்றார். கறி­யைச் சமைக்க அடுப்பு, சட்டி, சட்­டு­வம் 
எல்லாம் அவ­சி­யம் வேண்­டும். ஆனால் கறி­யின் சுவையை தன்­
னு­ணர்வு க�ொண்ட மனி­தன் தான் அறிய முடி­யும். அதே ப�ோல 
க�ோயில், தர்க்கா என்­றெல்லாம் இறை­மையை பல­வாறு வடி­வ­
மைக்க­லாம். ஆனால் மானு­டத் தன்­னு­ணர்­வு­தான்  அதனை 
உணர முடி­யும் என்­னும�்போது அந்த உணர்வு ப�ொது­வா­னது. 

அந்த ப�ொதுவான தன்னுணர்வுதான் மனிதர்களிடமி­
ருந்து ஏற்றத்தாழ்வை நீக்க முடியும். பிறப்பொக்கும் எல்லா 
உயிர்க்கும் என்று கூற முடியும். அதுவே சுயமரியாதை யா­
கவும் விளங்க முடியும். 

மதச்சார்­பின்மை என்ற அரசு வடி­வம்   
நல்லிணக்கத்துடன் வாழும் மக்கள் பல்­வேறு வடிவங்க­

ளில் இறைமையை வழிபடுவார்கள். பல மத அமைப்பு­
களை உருவாக்கிக் க�ொள்வார்கள். அனைவருக்கும் ப�ொது­
வான அரசு எந்த மதத்தையும் சார்ந்து இருக்கக் கூடாது 
என்பதுதான் மதச்சார்பின்மை. 

அரசிற்கு எந்த மதமும் கிடையாது என்பதால் மக்கள் 
எல்லோருமே ஒன்றே ப�ோன்ற குடிநபர்கள்தான். அரசின் 
சட­ᝬங்கள் அனைவருக்கும் ப�ொதுவானவை. இந்திய அரச­
மைப்பு சட்ட த்தை எழுதியப�ோது அனைவரும் இதனை ஏற்­
றுக்கொண்டார்கள். 

ஆனால் இந்துத்துவம் அப்படி நினைக்கவில்லை. சாவர்க்­
கர் இந்தியா புண்ணிய பூமி என்றும், இந்தியாவிற்கு 
வெளியே புனிதத் தலங்களைக் க�ொண­ᝬவர்கள் முழுமை­
யான இந்தியக் குடிமக்களாக இருக்க முடியாது என்று கருதி­
னார். அதாவது கிறிஸ்துவர்கள�ோ, முஸ்லீம்கள�ோ, யூதர்­
கள�ோ யாருடைய புனிதத் தலங்கள் இந்திய எல்லைக்கு 
அப்பால் உள்ளத�ோ அவர்களெல்லாம் முழுமையான இந்தி­
யக் குடிமக்கள் கிடையாது என்று கருதினார். 

இந்த அடிப்படை க�ொள்கை வேறுபாட்டை மறைப�ொரு­
ளாகக் க�ொண்டுதான் தனது முஸ்லீம் வெறுப்பு அரசியலை 
பா.ஜ.க. முன்னெடுக்கிறது. அதற்கு ஆதாரமாக அது இந்து 
மதத்தை சனாதன மதம் என்று முன்னிறுத்தும் ப�ோது, 
அதில் வர்ண தர்மத்தை உள்ளடக்கமாகக் க�ொண்டுதான் 
ச�ொல்கிறது. அதனால்தான் வர்ண தர்மத்தை எதிர்க்கும் 
திராவிட-தமிழ் பண்பாட்டை சனாதனத்தை எதிர்க்கும் மாநி­
லமாக நாடாளுமன்றத்தில் பா.ஜ.க. அமைச்சர் அனுராக் 
தாகூர் கூறுகிறார். 

சனாதனம் என்றால் மாறாதது என்று சிலர் ப�ொருள் கூறு­
கிறார்கள். அப்படி மாறாமல் இருப்பது எது என்று 
கூறுவதில்லை. வர்ண தர்மம் தான் அப்படி மாறாமல் இருக்­
கும் க�ோட்பாடு என்று காசி இந்து பல்கலைகழக வெளியீடு­
கள் ச�ொல்கின்றன. அதனை அறியாதது ப�ோலத்தான் 
பா.ஜ.க.-வினர் பேசுகிறார்கள். இவர்களுடன்தான் ஆரிய 
மாயை எழுதிய அண்ணா பெயரைக் க�ொண்ட கட்சி கூட்­
டணி வைக்கிறது. அவர்களது மதக்கலவர அரசியலுக்கு 
துணைப�ோகிறது.  

அனைத்து சதிகளையும் முறியடித்து, தனது திராவிட அர­
சியல் தத்துவப் பாதையில் பயணிக்கிறது தி.மு.க. தமிழ்நாட்­
டையும் முன்­னேற்றப் பா­
தையில் இட்டுச்செல்கிறது! 
திராவிட தமிழர் தன்னு­
ணர்வு அந்த வரலாற்றிற்கு 
வழிகாட்டும்! 

தி.மு.க-.வின் மத நல்லிணக்கத் தத்துவமும், பா.ஜ.க.-வின் மதவாத வன்முறை அரசியலும்!

ராஜன் குறை 
கிருஷ்ணன்
பேராசிரியர்

அம்பேத்கர் பல்கலைக் 
கழகம், புதுடெல்லி. 

 

அருப்புக்கோட்டையில் விரைவில் திறக்கப்பட்டவுள்ள புதிய பேருந்து நிலையம் கட்டப்பட்ட நிலையில் வருவாய் மற்றும் பேரிடர் 
மேலாண்மைத் துறை அமைச்சர் கே.கே.எஸ்.எஸ்.ஆர்.ராமச்சந்திரன் பார்வையிட்டார். உடன் முன்னாள் சேர்மன் சிவப்பிரகாசம், 
சுப்புராஜ், நகரச் செயலாளர் ஏ.கே.மணி, துணை மேயர் பழனிச்சாமி, முன்னாள் சட்டமன்ற உறுப்பினர் கே.எம்.விஜயக்குமார் 
ஆகிய�ோர் இருந்தனர்.

நெல்லை மத்திய மாவட்டம ்சார்பில்  துணை முதல்வர் அவர்களின் பிறந்தநாளை முன்னிட்டு 20 வது வட்டச் செயலாளர்  மன்சூர் 
ஏற்பாட்டில் பேட்டையில் நலத்திட்ட உதவிகள் வழங்கும் நிகழ்வு மேயர்.க�ோ.ராமகிருஷ்ணன் தலைமையில் நடைபெற்றது.
இந்நிகழ்வில் மாவட்டப் ப�ொறுப்பாளர் மு.அப்துல்வகாப் எம.்எல்.ஏ. பங்கேற்று ஏழை, எளிய மக்களுக்கு நலத்திட்ட உதவிகளை 
வழங்கினார். நிகழ்வில்  முருகன், தினேஷ், ராஜ், முத்துச்செல்வி, மகேஸ்வரி உள்பட கழகத்தினர் பலர் கலந்து க�ொண்டனர்.


